
Taqrib : Journal Of Islamic Studies 
Vol. 3 No. 2 2025, 203-213 
Publisher: CV. Doki Course and Training 

E-ISSN: 2988-4497 │ P-ISSN: 2988-4160  

  
                                                              

Website : http://jurnal.dokicti.org/index.php/taqrib/index  

Epistemologi Jadali dalam Tradisi Islam dan Relevansinya bagi 

Rasionalisme Modern. 

 

Mutia Ummi Fadhillah1, Ulya Putri Alfarida2, Musa3 

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

mutiaummi@gmail.com 

 

ARTICLE INFO 
 

ABSTRACT 

 

Article History 

Submission : 22-11-2025 

Received     : 25-11-2025 

Revised       : 28-11-2025 

Accepted     : 28-11-2025 

 Jadali epistemology is one of the important epistemological traditions in 

Islamic intellectual history that emphasizes the search for truth through 

rational dialogue while remaining rooted in divine revelation. This 

article discusses the concept of Jadali epistemology, its main methods 

such as dialogical, comparative, and critical approaches, as well as the 

contributions of major figures including Al-Ghazali and Fakhruddin al-

Razi in developing rational discourse within Islamic scholarship. Using 

a qualitative library research method, this study also compares Jadali 

epistemology with Western rationalism, particularly as developed by 

Rene Descartes and Immanuel Kant. The findings show that although 

both traditions value reason, Jadali places reason in a harmonious 

relationship with revelation, unlike Western rationalism which tends to 

emphasize the autonomy of reason. Therefore, Jadali epistemology 

offers a balanced and ethical model of rationality that remains relevant 

for contemporary Islamic education and critical thinking development. 

ABSTRAK 

Epistemologi Jadali merupakan salah satu tradisi penting dalam 

khazanah intelektual Islam yang menekankan pencarian kebenaran 

melalui dialog rasional yang tetap berlandaskan pada wahyu. Artikel ini 

membahas konsep epistemologi Jadali, metode-metode utamanya yang 

meliputi dialogis, komparatif, dan kritis, serta peran tokoh-tokoh utama 

seperti Al-Ghazali dan Fakhruddin al-Razi dalam pengembangan 

rasionalitas dalam keilmuan Islam. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan serta membandingkan 

epistemologi Jadali dengan rasionalisme Barat, khususnya pemikiran 

Rene Descartes dan Immanuel Kant. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

meskipun sama-sama menempatkan akal sebagai unsur penting, Jadali 

memposisikan akal dalam hubungan yang harmonis dengan wahyu, 

berbeda dengan rasionalisme Barat yang menekankan otonomi akal. 

Dengan demikian, epistemologi Jadali menawarkan model rasionalitas 

yang seimbang, etis, dan relevan bagi pengembangan pendidikan Islam 

dan kemampuan berpikir kritis di era modern. 

 

Keywords 

Jadali Epistemology 

Islamic Rationality 

Al-Ghazali 

Fakhruddin al-Razi 

Western Rationalism 

Dialogical Method 

Islamic Intellectual Tradition 

Mujadalah Method 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230705122065153
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230705142028520
http://jurnal.dokicti.org/index.php/taqrib/index
mailto:mutiaummi@gmail.com


204 Taqrib : Journal Of Islamic Studies 

 Vol. 3 No. 2 2025, 203-213 
 

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…) 

Pendahuluan 

 

Tradisi intelektual Islam memiliki fondasi yang kuat dalam pengembangan teori 

pengetahuan (epistemologi). Salah satu pendekatan epistemologis yang menonjol dalam 

sejarah keilmuan Islam adalah epistemologi Jadali, yaitu cara berpikir yang berakar pada 

mujādalah (dialog argumentatif). Pola berpikir ini berkembang dalam dinamika perdebatan 

intelektual yang intens, baik dalam persoalan teologis, filosofis, maupun hukum, seperti 

relasi antara pencipta dan makhluk, halal dan haram, iman dan kufur, serta kebenaran dan 

kesalahan. 

 

Epistemologi Jadali tidak sekadar merepresentasikan praktik debat verbal, melainkan 

merupakan suatu metode ilmiah yang sistematis dengan menempatkan akal sebagai 

instrumen utama dalam menyusun argumentasi, menguji kebenaran proposisi, dan menarik 

kesimpulan secara rasional dengan tetap berlandaskan wahyu. Hal ini tercermin dalam 

karya-karya ulama besar seperti al-Ghazali dan Fakhruddin al-Razi yang secara konsisten 

memanfaatkan perangkat logika untuk mempertahankan dan memperkuat argumentasi 

keagamaan dalam menghadapi pemikiran filsafat dan teologi rasional. 

 

Dalam perkembangan wacana epistemologi modern, epistemologi Jadali kerap 

diperbandingkan dengan tradisi rasionalisme Barat, khususnya yang dikembangkan oleh 

René Descartes dan Immanuel Kant. Kedua tradisi ini sama-sama mengakui peran sentral 

akal dalam memperoleh pengetahuan, namun berangkat dari asumsi filosofis yang berbeda. 

Rasionalisme Barat  adalah aliran filsafat yang menempatkan akal sebagai sumber utama 

pengetahuan dan menilai kebenaran berdasarkan logika serta prinsip apriori, sebagaimana 

dikembangkan oleh tokoh seperti Rene Descartes dan Immanuel Kant. Aliran ini 

menekankan otonomi rasio tanpa ketergantungan pada wahyu. cenderung menempatkan 

akal sebagai otoritas otonom yang berdiri independen dari wahyu, sementara epistemologi 

Jadali memposisikan akal dalam relasi yang harmonis dan subordinatif terhadap wahyu 

sebagai sumber kebenaran tertinggi. 

 

Meskipun demikian, kajian-kajian tentang epistemologi Jadali hingga saat ini masih 

didominasi oleh pendekatan deskriptif-historis yang berfokus pada pemaparan tokoh dan 

konsep, tanpa disertai analisis mendalam terhadap struktur berpikir Jadali serta 

relevansinya secara kritis dalam konteks rasionalisme modern. Di sisi lain, diskursus 

mengenai rasionalitas modern lebih banyak disusun dalam kerangka Barat, sehingga 

kontribusi epistemologi Islam, khususnya model Jadali, belum memperoleh perhatian yang 

proporsional. Kondisi ini menunjukkan adanya celah penelitian (research gap) yang perlu 

diisi melalui kajian yang lebih komprehensif dan analitis. 

 



Taqrib : Journal Of Islamic Studies 205 
Vol. 3 No. 2 2025, 203-213  

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…)   

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk merekonstruksi epistemologi 

Jadali sebagai alternatif model rasionalitas yang tidak hanya menekankan kekuatan akal, 

tetapi juga menjunjung tinggi dimensi etika dan wahyu. Di tengah tantangan modernitas, 

sekularisasi ilmu pengetahuan, serta kecenderungan cara berpikir yang ekstrem baik yang 

terlalu rasionalistik maupun yang terlalu dogmatis epistemologi Jadali menjadi relevan 

untuk dikaji kembali sebagai kerangka berpikir yang moderat, integratif, dan kontekstual 

bagi pengembangan keilmuan Islam dan pendidikan kontemporer. 

 

Metode 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian berupa pemikiran dan konsep 

epistemologis yang bersumber dari teks-teks klasik dan karya ilmiah kontemporer. Data 

penelitian diperoleh melalui penelusuran, pengumpulan, dan penelaahan terhadap sumber-

sumber primer dan sekunder yang relevan dengan epistemologi Jadali dan rasionalisme 

Barat. 

 

Sumber primer dalam penelitian ini meliputi karya-karya tokoh Islam seperti al-

Ghazali dan Fakhruddin al-Razi yang membahas al-jadal, al-nazhar, dan al-munazharah. 

Sementara itu, sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, dan artikel akademik 

digunakan untuk memperkuat analisis serta memberikan konteks perbandingan dengan 

rasionalisme Barat. 

 

  Prosedur Analisis Data Analisis data dalam penelitian ini dilakukan melalui 

beberapa tahapan berikut : 

 

1. Pengumpulan Data, yaitu menghimpun literatur yang relevan dengan topik 

epistemologi Jadali dan rasionalisme Barat melalui buku, jurnal, dan sumber ilmiah 

tepercaya. 

2. Reduksi Data, yaitu memilah data yang sesuai dengan fokus penelitian, khususnya 

yang berkaitan dengan konsep berpikir Jadali, metode penalaran, peran tokoh, serta 

aspek perbandingan epistemologis. 

3. Klasifikasi Data, yaitu mengelompokkan data berdasarkan tema-tema utama seperti 

konsep epistemologi Jadali, metode dialogis, kontribusi al-Ghazali dan Fakhruddin 

al-Razi, serta karakter rasionalisme Barat. 

4. Analisis Interpretatif, yaitu menafsirkan data secara kritis dengan menggunakan 

kerangka analisis epistemologi untuk menemukan pola, persamaan, dan perbedaan 

antara epistemologi Jadali dan rasionalisme Barat. 

5. Penarikan Kesimpulan, yaitu merumuskan temuan penelitian secara sistematis 

berdasarkan hasil interpretasi yang telah dilakukan. 



206 Taqrib : Journal Of Islamic Studies 

 Vol. 3 No. 2 2025, 203-213 
 

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…) 

Hasil dan Pembahasan 

A. Hakikat Berpikir Jadali dalam Tradisi Islam 

Berpikir dalam pemikiran Jadali tidak bisa dipisahkan dari tradisi intelektual Islam 

yang dari awal berkembang dengan cara berpikir yang bersifat dua sisi dan berdiskusi. 

Para ulama klasik menganggap bahwa memahami dunia nyata tidak bisa dilakukan 

tanpa mempertimbangkan hubungan antara konsep yang bertolak belakang. Karena itu, 

sejak masa awal berdirinya peradaban Islam, umat Islam terbiasa mempelajari berbagai 

masalah melalui pasangan konsep seperti wajib dan mungkin, haq dan bathil, aqli dan 

naqli, serta khaliq dan makhluk. Pasangan konsep ini bukan dimaksudkan untuk 

menciptakan perbedaan yang merusak, melainkan untuk mendorong cara berpikir yang 

kritis, tajam, dan terarah. 

 

Dalam tradisi ilmu Islam, istilah dikotomi bukanlah cara memisahkan yang 

membuat perpecahan, melainkan alat untuk melihat kehidupan dari dua sudut pandang 

yang saling melengkapi. Misalnya, ketika membahas hubungan antara pikiran manusia 

dan wahyu, para ulama tidak menganggap keduanya sebagai sesuatu yang saling 

bertentangan, tetapi sebagai dua bagian yang harus dihubungkan agar pemahaman 

tentang kebenaran bisa tercapai secara utuh. Dengan demikian, dari awal, umat Islam 

diajarkan bahwa kebenaran tidak bisa ditemukan hanya dari satu sudut pandang, tetapi 

harus melalui pergumulan dan interaksi antara dua pandangan yang berbeda. 

 

Berpikir secara Jadali berarti menyadari bahwa setiap pendapat perlu dicek, setiap 

pernyataan harus didukung bukti, dan setiap kesimpulan harus berasal dari argumen 

yang benar dan jelas. Oleh karena itu, seorang yang mengejar ilmu tidak boleh 

menerima suatu pendapat hanya karena tokoh yang mengatakannya terkenal atau 

karena tekanan dari lingkungan sosial, tetapi harus memastikan bahwa pendapat 

tersebut logis dan tidak bertentangan dengan ajaran yang berasal dari wahyu. Ini 

menunjukkan bahwa cara berpikir Jadali tidak hanya didasari oleh logika, tetapi juga 

memiliki kaitan yang kuat dengan keyakinan agama. 

 

Di sisi lain, epistemologi Jadali juga menekankan pentingnya etika dalam proses 

berargumentasi. Meskipun berbentuk dialog dan perdebatan, Jadali bukan merupakan 

arena untuk mengalahkan pihak lain, melainkan sarana untuk mencari kebenaran secara 

rasional. Jadali tidak bertumpu pada emosi, rasa takut, maupun penalaran yang keliru, 

tetapi didasarkan pada argumentasi yang objektif, sistematis, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Oleh karena itu, seseorang yang berpikir secara 

Jadali dituntut untuk menyampaikan argumen secara jujur, menghargai pendapat pihak 

lain, serta bersikap terbuka terhadap koreksi apabila pendapatnya terbukti kurang tepat. 

Etika ini menunjukkan bahwa Jadali bukan hanya sebuah metode berpikir, melainkan 

juga sarana pembentukan sikap ilmiah yang kritis, objektif, dan rendah hati. 



Taqrib : Journal Of Islamic Studies 207 
Vol. 3 No. 2 2025, 203-213  

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…)   

B. Unsur Rasionalitas dalam Metode Jadali 

 

 Pada dasarnya, Jadali menjadikan akal sebagai alat utama untuk memahami dunia 

nyata. Ia menggunakan pendekatan yang masuk akal, tetapi berbeda dari rasionalisme 

Barat yang biasanya menganggap akal sebagai dasar kebenaran mutlak. Dalam 

pendapat Jadali, akal bekerja bersama dengan wahyu, bukan terpisah atau di atasnya. 

Penalaran Jadali melibatkan beberapa metode : 

a. Metode Dialogis 

 Metode ini berfokus pada pencarian kebenaran melalui pembicaraan kritis 

antara dua orang atau lebih. Bentuk ini sering ditemukan dalam karya-karya 

klasik berupa tanya jawab yang terstruktur, di mana setiap argumen harus 

memiliki dasar yang masuk akal, bisa diuji, dan bisa dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah. Pembicaraan ini digunakan untuk menemukan kesalahan, 

memperjelas gagasan, serta menyempurnakan argumen hingga mencapai 

kesimpulan yang benar dan kuat. 

 

b. Metode Komparatif 

 Metode ini digunakan untuk membandingkan pendapat para tokoh, teori, 

atau praktik keagamaan tertentu. Tujuannya adalah mencari kelebihan dan 

kekurangan dari setiap pandangan tersebut serta membentuk pemahaman yang 

lebih tepat dan seimbang. Dalam tradisi ilmu kalam, metode ini dipakai untuk 

menimbang argumen antar mazhab dan menentukan posisi pengetahuan yang 

paling kuat. 

 

c. Metode Kritik  

 Metode kritik yang digunakan dalam Jadali tidak hanya menolak pendapat 

orang lain, tetapi juga mengoreksi kelemahan dalam suatu konsep dengan 

memberikan alternatif lain yang didukung oleh argumen yang lebih kuat. Sikap 

kritis ini terlihat jelas dalam karya Al-Ghazali ketika ia mengkritik para filsuf, 

namun ia tetap menjaga kejelasan logika dan tidak mengabaikan argumen yang 

diajukan oleh pihak lawan. Kritik yang ia sampaikan bukan bertujuan untuk 

menyerang atau menghentikan pendapat orang lain, tetapi untuk menunjukkan 

bagian-bagian yang kurang kuat dalam argumen filosofis, menurutnya, yang 

tidak sejalan dengan prinsip-prinsip wahyu. Di sinilah terlihat bahwa metode 

kritik dalam Jadali selalu didasarkan pada analisis yang teliti, penghargaan 

terhadap pendapat lawan, serta komitmen untuk memperbaiki kesalahan 

melalui dialog ilmiah yang adil. 

 

 



208 Taqrib : Journal Of Islamic Studies 

 Vol. 3 No. 2 2025, 203-213 
 

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…) 

C. Kedudukan Al-Ghazali dan Al-Razi dalam Epistemologi Jadali 

 

 Dua tokoh besar yang memberi pengaruh besar dalam perkembangan Jadali adalah 

Al-Ghazali dan Fakhruddin al-Razi. 

a. Al-Ghazali 

 Peran Al-Ghazali dalam mengembangkan epistemologi Jadali sangat 

penting karena ia tidak hanya menguasai tradisi filsafat dan kalam, tetapi juga 

memahami keadaan intelektual pada masa hidupnya. Dalam karya Maqāṣid al-

Falāsifah, Al-Ghazali (1990) menjelaskan bahwa mencoba menghadirkan 

pemikiran para filsuf secara objektif tanpa langsung mengevaluasi. Tindakan ini 

menunjukkan sikap ilmiah yang jujur serta komitmen beliau terhadap metode 

Jadali yang mengharuskan pemahaman mendalam sebelum memberikan kritik. 

Ia menjelaskan berbagai pandangan filsafat Yunani yang masuk ke dunia Islam, 

seperti metafisika Aristoteles dan rasionalisme Neoplatonis, dengan cara yang 

terstruktur dan rapi. 

 

 Setelah itu, dalam karya Tahafut al-Falasifah, Al-Ghazali menyampaikan 

kritiknya terhadap para filsuf. Kritik yang diajukan bukan berasal dari 

prasangka agama atau perasaan benci, tetapi merupakan penilaian berdasarkan 

pemikiran logis dan pengecekan konsistensi setiap argumen. Al-Ghazali 

menilai bahwa beberapa pernyataan para filsuf tidak didukung oleh dasar yang 

cukup kuat, terutama dalam hal-hal seperti kekekalan alam dan hubungan 

sebab-akibat. Namun, ia juga mengakui bahwa akal memainkan peran penting 

dalam memahami dunia, asalkan tidak melebihi batas-batas yang ditetapkan 

oleh wahyu. 

 

b. Fakhruddin al-Razi 

 Fakhruddin al-Razi dikenal sebagai salah satu tokoh ulama yang memiliki 

wawasan intelektual yang sangat luas. Ia mahir dalam berbagai bidang seperti 

tafsir, filsafat, logika, kedokteran, fisika, dan ilmu kalam. Pemahamannya yang 

dalam terhadap berbagai bidang ilmu membuatnya mampu mengembangkan 

dua metode yaitu al-nazhar, yang berarti penelaahan rasional, dan al-

munazharah, yang merupakan bentuk perdebatan ilmiah. Kedua metode ini 

menjadi ciri khas dari pendekatan Jadali dalam karyanya. Dalam beberapa 

karyanya seperti Al-Muhassal, Al-Mahsul, dan Asas al-Taqdis, al-Razi 

menjelaskan bagaimana cara membangun argumen dengan struktur logika yang 

jelas. Ia mengajarkan pembaca untuk mengenali premis, membedakan antara 

argumen yang baik dan kurang baik, serta memahami hubungan antara sebab 

dan akibat. Al-Razi sering kali menganalisis pendapat orang lain secara rinci. 

  



Taqrib : Journal Of Islamic Studies 209 
Vol. 3 No. 2 2025, 203-213  

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…)   

D. Perbandingan Jadali dengan Rasionalisme Barat 

 

 Untuk memahami letak Jadali dalam tradisi dunia, kita perlu melihat kesamaannya 

dengan aliran rasionalisme yang berkembang cepat di Barat modern. 

a. Titik Temu 

 Baik filsafat Jadali maupun rasionalisme Barat keduanya menganggap akal 

sebagai sumber utama pengetahuan. Misalnya Descartes, melalui pernyataan 

"cogito ergo sum", mencoba membangun pengetahuan dengan dasar yang pasti 

dengan cara meragukan segala hal secara sistematis, sampai akhirnya ia 

menyimpulkan bahwa keberadaannya sendiri tidak dapat disangkal. Baginya, 

akal bukan hanya awal dari pengetahuan, tetapi juga alat untuk memverifikasi 

kebenaran. Kant juga mengemukakan kerangka pemikiran kritis yang 

menyatakan bahwa akal memiliki struktur bawaan yang menentukan cara 

manusia memahami dunia; pengetahuan tidak hanya diterima secara pasif 

melalui indra, tetapi dibentuk oleh kategori-kategori logis yang bekerja dalam 

pikiran manusia. 

 

b. Perbedaan Fundamental 

 Meskipun terdapat sejumlah kesamaan dalam penekanan terhadap peran 

akal, epistemologi Jadali dan rasionalisme Barat memiliki perbedaan yang 

sangat mendasar. Rasionalisme Barat tidak lahir semata-mata sebagai reaksi 

terhadap tradisi gereja, tetapi merupakan bagian dari dinamika intelektual Eropa 

pada masa Renaisans dan Pencerahan yang ditandai oleh kebangkitan sains 

modern, kritik terhadap skolastisisme abad pertengahan, serta pencarian dasar 

kepastian pengetahuan yang tidak bergantung pada otoritas tradisi. Dalam 

konteks inilah para pemikir seperti René Descartes mengembangkan gagasan 

tentang otonomi rasio sebagai fondasi pengetahuan yang pasti. Akibatnya, akal 

diposisikan sebagai otoritas epistemologis yang relatif mandiri dari wahyu dan 

tradisi keagamaan. 

 

 Sebaliknya, epistemologi Jadali berkembang dalam tradisi keilmuan Islam 

yang menempatkan wahyu sebagai sumber acuan tertinggi dalam penentuan 

kebenaran. Dalam kerangka Jadali, akal tidak berfungsi sebagai penguasa yang 

otonom, melainkan sebagai instrumen analitis untuk memahami, menafsirkan, 

dan meneguhkan kebenaran wahyu. Oleh karena itu, suatu pengetahuan tidak 

dinilai benar semata-mata karena koheren secara logis, tetapi juga karena 

kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip yang bersumber dari wahyu. 

 

 



210 Taqrib : Journal Of Islamic Studies 

 Vol. 3 No. 2 2025, 203-213 
 

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…) 

E. Struktur Perdebatan Jadali dalam Tradisi Islam 

 

 Sejak masa klasik, para ulama telah menciptakan sistem perdebatan ilmiah yang 

disebut majlis munazharah. Forum ini berfungsi sebagai tempat akademik untuk 

memperkuat argumen dan mengajarkan para ilmuwan tentang cara berpikir secara 

logis. Struktur perdebatan tersebut biasanya terdiri dari empat tahap : 

a. Tashawwur 

 Tahap ini adalah proses memahami konsep secara utuh sebelum sampai 

pada tahap penilaian atau debat. Seorang ilmuwan harus memastikan bahwa arti 

istilah, batasan masalah, serta cakupan topik yang dibahas sudah jelas 

dipahami. Jika tidak ada pemahaman yang benar, argumen bisa menjadi salah 

arah, mudah menyimpang, atau bahkan menyebabkan kesalahan dalam logika. 

Maka dari itu, pemahaman awal ini sangat penting dan menjadi dasar utama 

dalam metode Jadali. 

 

b. Tashdiq 

 Setelah konsep sudah dimengerti, langkah berikutnya adalah memastikan 

kebenaran atau kesahihan suatu klaim dengan menggunakan alasan yang logis. 

Pada tahap ini, setiap argumen harus didukung oleh bukti yang kuat, seperti 

dalil rasional, fakta empiris, atau teks wahyu. Tashdiq berperan untuk 

membedakan antara pendapat yang hanya berupa opini dengan pendapat yang 

didasarkan pada landasan yang bisa dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 

c. Muqqadimah 

 Tahap ini adalah proses membuat pernyataan dasar dan alasan yang akan 

digunakan dalam menyusun argumen. Setiap pernyataan dasar harus jelas, 

sesuai, dan memiliki keterkaitan logis dengan klaim yang ingin dibuktikan. 

Muqaddimah merupakan urutan langkah berpikir yang menjadi dasar sebelum 

sampai pada kesimpulan. Jika muqaddimah disusun dengan baik, maka 

argumen akan mudah dipahami dan sulit untuk ditolak. 

 

d. Natijah 

 Ini adalah hasil akhir dari seluruh proses berpikir. Kesimpulan ini muncul 

secara logis dari beberapa pernyataan sebelumnya. Kesimpulan tersebut tidak 

boleh muncul karena tebakan atau langkah logika yang tidak tepat, tetapi harus 

muncul secara langsung dari pernyataan awal. Dalam tradisi Jadali, kesimpulan 

baru dianggap valid jika semua langkah sebelumnya telah terpenuhi dan sesuai 

dengan prinsip kemampuan berpikir, serta tidak bertentangan dengan wahyu. 

 



Taqrib : Journal Of Islamic Studies 211 
Vol. 3 No. 2 2025, 203-213  

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…)   

Kesimpulan  

Penelitian ini menegaskan bahwa epistemologi Jadali bukan sekadar metode debat 

atau teknik argumentasi, melainkan merupakan suatu sistem epistemologis yang utuh, yang 

mengintegrasikan rasio, wahyu, dan etika dalam proses pencarian kebenaran. Temuan 

utama penelitian ini menunjukkan bahwa karakter khas Jadali terletak pada relasi harmonis 

antara akal dan wahyu, di mana akal berfungsi sebagai instrumen analitis yang aktif, tetapi 

tetap berada dalam kerangka normatif wahyu. Pola relasi ini membedakan secara 

fundamental epistemologi Jadali dari rasionalisme Barat yang cenderung menempatkan 

akal sebagai otoritas epistemologis yang otonom. 

 

Kontribusi ilmiah penelitian ini adalah penguatan posisi epistemologi Jadali 

sebagai model rasionalitas alternatif yang tidak hanya mengedepankan koherensi logis, 

tetapi juga memuat dimensi moral dan transendental. Dengan menelaah pemikiran tokoh-

tokoh utama seperti al-Ghazali dan Fakhruddin al-Razi, penelitian ini menunjukkan bahwa 

rasionalitas dalam Islam tidak bersifat anti-akal, melainkan justru membangun rasionalitas 

integratif yang bertanggung jawab secara etis dan teologis. Temuan ini memperkaya 

khazanah kajian epistemologi Islam yang selama ini kerap disederhanakan sebagai bersifat 

dogmatis dan kurang rasional. 

 

Secara implikatif, epistemologi Jadali memiliki relevansi strategis dalam 

pengembangan pendidikan Islam dan wacana pemikiran kontemporer, khususnya dalam 

membentuk pola pikir kritis yang moderat, seimbang, dan berlandaskan nilai. Model 

berpikir ini berpotensi menjadi jawaban atas kecenderungan ekstrem dalam pola berpikir 

modern, baik yang terlalu menekankan rasionalisme sekuler maupun yang bersifat 

tekstual-dogmatis. Dengan demikian, epistemologi Jadali tidak hanya layak diposisikan 

sebagai warisan intelektual klasik, tetapi juga sebagai kerangka epistemologis yang aktual 

dan aplikatif untuk menjawab tantangan keilmuan dan peradaban di era modern. 

 

Referensi 

 

 Hambali, R. Y. A. (2019). Tipologi Filsafat Islam Post Ibnu Rusyd. Jurnal Filsafat, 

29(2), 228–243. 

 Tulkhoiri, A., & Anwar, A. (2023). Metodologi Pengembangan Keilmuan 

(Epistimologi I) dalam Perspektif Islam dan Barat Observasi (Burhani), 

Eskperimen (Ijbari), dan Rasional (Jadali). Jurnal Sains dan Teknologi, 5(2), 660-

663. 

 As-Syifa, G. D., Usholihah, S., Mawardani, A., Nugroho, F. D. A., Nurfitriani, S., & 

Nurdiansyah, N. M. (2025). METODOLOGI PENGEMBANGAN KEILMUAN: 



212 Taqrib : Journal Of Islamic Studies 

 Vol. 3 No. 2 2025, 203-213 
 

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…) 

EPISTEMOLOGI 1 MENCAKUP BURHANI, IJBARI, DAN JADALI DALAM 

PERSPEKTIF ISLAM DAN BARAT. Jurnal Pendidikan Integratif, 6(2). 

 'Alim (al-), Yusuf Hamid, Dr., Al-Maqashid al-Ammah li asy-Syariah al-Islamiyyah, 

al-Ma'had al-Alami li al-Fikr al-Islamiy (IIIТ), 1991. 

 Abu Yasid, "Menguak Nilai-Nilai Suprasaintifisme Islam" (artikel), Harian Pagi 

SURYA, 16 September 1994 

 Asnawi (al-), Jamal al-Din, Al-Imam, Nihayah as-Sul, dicetak bersama dengan Syarh 

al-Badakhsyi. Beirut: Dar Al-Kutub al-Ilmiyyah, 1984 

 Ali Amir, Jabir Idris. 1998. Manhaj al-Salaf wa al-Mutakalli-min fi Muwafaqat al-'Aql 

li al-Naql wa Atsar al-Manha-jain fi al-Aqidat. Juz 3. Riyadh: Maktabat Adhwa' al-

Salaf 

 Jaelani, J., Nurlatifah, N., & Kusnawan, K. (2025). Konsep Pemikiran Ibnu Rusyd Dan 

Relevansinya Terhadap Perkembangan Pendidikan Agama Islam Di Era Revolusi 

Industri 4.0. Halaqa: Journal of Islamic Education, 1(1), 16-39. 

 Tika, T. A. N. (2021). Pemikiran epistimologi abid al-jabiri dan implikasinya bagi 

dinamika keilmuan islam. Journal scientific of mandalika (JSM) e-ISSN 2745-

5955| p-ISSN 2809-0543, 2(12), 612-621. 

 Ma'rufi, A. (2024). Burhani Epistemology in The Scientific Development of 

Contemporary Pesantren. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic 

Education, 5(2), 301-314. 

 Al-Asy'ari, Abu al-Hasan Ali Ismail. 1950. Maqalar al-Islam-iyyin wa Ikhtilaf al-

Mushallin Kairo: Maktabah al-Nah dhah al-Mishrıyya. 

 Alfikri, A. (2021). INDUKSI TEMATIK AS-SYATIBI DALAM EPISTEMOLOGI 

DAN AKSIOLOGI HUKUM ISLAM. REUSAM: Jurnal Ilmu Hukum, 9(1). 

 Amin, Ahmad. 1975. Fajr al-Islam. Kairo: Maktabah al-Nah-dhah al-Mishriyyah 

 Abduh, Muhammad. 1975. Risalah Tauhid, Terj. Firdaus BA, Jakarta: Bulan Bintang 

 Ibnu Taimiyyah, Majmu' al-Fatawa (Rangkuman alm. Abdurrahman bin Muhammad 

bin Qasim), Maktabah al-Ma'arif, tt. 

 Ibrahim (al-), Musa Ibrahim, Al-Madkhal Ila Ushul al-Figh, Daru Ammar, 1989. 

 Izz al-Din Ibn Abd as-Salam, Qawa'id al-Ahkam fi Mashalih al-Anam. Beirut: 

Muassasah ar-Rayyan, tt. 

 Kholis, N. (2017). Rasionalisme Islam Klasik Dalam Pemikiran Ibnu 

Rusyd. International Journal Ihya’’Ulum Al-Din, 19(2). 

 Khalid Mas'ud, Muhammad, Iqbal's Reconstruction of Ijtihad. Islamabad: Islamic 

Research Institut, 1995. 

 Khallaf, Abd al-Wahhab, Ilm Ushul al-Fiqh. Kuwait: Dar al-Qalam, 1977. 

 Kasno, K. (2021). Sinkretisme filsafat dan agama menurut Ibnu Rusyd. 

 Mahmashani, Shubhi, Dr., Falsafah at-Tasyri' fi al-Islam. Beirut: Dar Malayin, 1980 

 Mahmud, Ali Abdul Halim, Dr., Ma'a al-Akidah wa al-Harakah wa al-Manhaj. Kairo: 

Dar Wafa', 1992. 



Taqrib : Journal Of Islamic Studies 213 
Vol. 3 No. 2 2025, 203-213  

Mutia Ummi Fadhillah et.al (Epistemologi Jadali dalam…)   

 Al-Ghazali, Tahāfut al-Falāsifah, terj. Michael Marmura (Provo: Brigham Young 

University Press, 2000), 22. 

 Fakhruddin al-Razi, Muhassal Afkār al-Mutaqaddimīn wa al-Muta’akhkhirīn (Cairo: 

Dar al-Fikr, 2009), 89. 

 Othman, Faisal, Islam dan perkembangan Masyarakat. Kuala Lumpur: Utusan 

Publications & Distributors SDN BHD, 1997 

 Wijaya, N. R. Y. (2021). Rekonsiliasi akal–wahyu dalam epistemologi Ibn Rusyd dan 

implikasinya terhadap konsep kebenaran. Jurnal Filsafat Islam, 14(2), 145–162. 

 Raisuni (ar-), Ahmad, Nadhariyyah al-Maqashid 'Inda asy-Syathibi. Riyadh: Dar 

Alamiyyah, 1992. 

 Bakry, M. M., & Gorontalo, I. S. A. (2015). Pemaduan Teori Rasional, Empiris dan 

Intuisi Perspektif Muhammad Iqbal. Jurnal Farabi, 12(1), 164-175. 

 Afryansyah, A., Ismail, F., Ismail, I., Zuhdiyah, Z., & Nurbuana, N. (2025). The 

Concept of Intellectual Development from the Epistemological Perspective of 

Islamic Education. TOFEDU: The Future of Education Journal, 4(4), 989-998. 

 Mumtaz, M. M., Apriyanti, S., Izdihar, N. Z., Hasna, N., & Parhan, M. (2025). Ibnu 

Rusyd dan Rasionalisasi Wahyu: Telaah Kritis terhadap Relasi Akal dan Agama 

dalam Filsafat Islam. Jurnal Kajian Islam dan Sosial Keagamaan, 2(4), 899-904. 

 Alam, M., & PdI12, M. (2023). PERAN TAUHID DALAM INTEGRITAS 

ILMU. ILMU AGAMA SEBAGAI JAWABAN TANTANGAN ZAMAN, 75. 

 Attaftazani, M. I., & Setiawan, A. (2021). Metode Penalaran Saintifik Dalam 

Epistemologi Islam Ibn Rusyd. Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam 

Dan Sains, 3, 59-63. 

 

 

 

 


